
 

1 
  

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

e-ISSN:  2960-7760 

 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

The group persistence as a universal moral principle 
 

Báez-Vizcaíno, Katherine 

Universidad Autónoma de Santo Domingo, República Dominicana 

katherine.baez@isfodosu.edu.do 

https://orcid.org/0000-0002-4242-6849 

 

Recibido: 2025/10/13 - Publicado: 2025/11/15 

 

CÓMO CITAR:  
Baez-Vizcaino, K. (2025).La pervivencia del grupo como principio moral universal. La Barca de Teseo, 

3(1), pp. 1-11. https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 
 

 

RESUMEN 
En este trabajo se parte de la lectura de literatura relevante sobre la universalidad de valores y principios morales, a 
partir de la cual se emprendió una reflexión en la que se conceptualiza al ser humano como individuo dotado de 
razón cuya conciencia le posibilita la valoración de objetos y acciones. Se postula que la valoración de los individuos 
en la interacción con el otro da lugar a la moral. En esa línea, se distingue conceptualmente entre principios, 
valores y normas morales y se plantea que es posible hablar de principios morales universales. Al considerar a la 
moral como una construcción colectiva y orientada a la preservación de la vida en común se concluye que la 
pervivencia del grupo constituye el fundamento sobre el cual se estructuran los valores morales de las 
comunidades. Consecuentemente, se propone la pervivencia del grupo como principio moral universal. 
 
PALABRAS CLAVE 
Moral universal, valor moral, pervivencia del grupo, injusticia epistémica, ética epistémica 
 
ABSTRACT 
This study begins with a review of relevant literature on the universality of moral values and principles, from 

which a reflection is developed that conceptualizes the human being as a rational individual whose consciousness 

enables the evaluation of objects and actions. It is argued that the evaluative activity that emerges in interaction 

with others gives rise to morality. In this line, a conceptual distinction is drawn between principles, values, and 

moral norms, and it is suggested that it is possible to speak of universal moral principles. By considering morality 

as a collective construction oriented toward the preservation of life in common, it is concluded that group 

persistence constitutes the foundation upon which the moral values of communities are structured. Consequently, 

group persistence is proposed as a universal moral principle. 

KEYWORDS 
Universal morality, moral value, group persistence, epistemic injustice, epistemic ethics 

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125
https://orcid.org/0000-0002-4242-6849
https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125


 

2 
 

BÁEZ-VIZCAÍNO, KATHERINE 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

 

e-ISSN:  2960-7760 

INTRODUCCIÓN 

La discusión sobre la posibilidad de la universalidad de los valores no es nueva y su existencia se 

puede rastrear a partir de las posturas de Sócrates y los sofistas, que representan el intelectualismo 

moral y el relativismo moral respectivamente. Estas posturas marcan el denominado giro antropológico 

y traen a colación la discusión sobre el accionar humano y los criterios que deben servir como guías 

para su orientación. 

En el caso de Sócrates, la influencia de su pensamiento alcanzó tanto a sus discípulos directos, como 

era de esperarse, como a otros filósofos, y propició la orientación de la reflexión ética a la búsqueda de 

principios universales, acordes con su intelectualismo. Esa influencia se refleja, entre otros filósofos, en 

los trabajos de Platón, quien fue su discípulo, en Aristóteles –quien fuera discípulo de Platón–, en las 

escuelas helenísticas y en escuelas y pensadores posteriores, incluida la ética deontológica kantiana1. 

Precisamente, en la propuesta ética de Immanuel Kant, igual que en la de Sócrates, el ser humano 

ha de encontrar su guía en la razón. Kant formula un principio de aplicación universal para orientar el 

accionar moral de los individuos (Kant, 2012 [1785]) y reconoce, al mismo tiempo, la diversidad de 

configuraciones que pueden tener lugar en el conjunto de las acciones morales. De ello se infiere que 

Kant no presupone la existencia de valores morales universales, de ahí que establezca un principio 

universal para la actuación moral, cuya validez depende de la razón (Cassirer, 1948; Apel, 1973; Wood, 

2013). 

En la actualidad, la reflexión ética que parte del supuesto de universalidad se orienta a la búsqueda 

de valores universales para explicar y orientar la actuación moral. Algunos académicos –(ver Balázs, 

2015; Lang, 2020; Alvaro, 2020)– defienden la posibilidad de valores universales, tanto de su 

existencia como de su construcción continua, y proponen como valores universales la preservación de la 

vida, de la propiedad y la honestidad (Onwuatuegwu, 2023), la dignidad humana (Winkler, 2022), el 

respeto propio y a los demás, el cuidado de la vida, honestidad y justicia (Kinnler, Kernes, Dautheribes, 

2000). Estas propuestas coinciden en que sitúan como centrales la vida del ser humano y la búsqueda 

de la verdad. 

De forma contrapuesta, también mantienen vigencia otras posturas más afines a la de los sofistas y 

denominadas como relativismo moral. Desde esta perspectiva, se ha defendido la imposibilidad de 

valores universales morales debido a la existencia de múltiples moralidades válidas (Wong, 2006). 

Asimismo, se ha argumentado que no existen valores objetivos puesto que la moral no se descubre sino 

que se construye (Mackie, 1997). Desde esta postura se plantea que los valores morales se definen en el 

 
1 Para un trabajo enfocado en estas posturas éticas, ver Camps (2013).  

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125


 

3 
 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

e-ISSN:  2960-7760 

devenir de cada comunidad y son el resultado de la clasificación de las acciones como buenas o malas en 

tanto brindan felicidad o causan dolor respectivamente. De modo que, para el relativista, la moral tiene 

un carácter emocional más que racional (Obioha, 2020). 

Si bien es cierto que desde el relativismo moral se puede sostener la imposibilidad de valores 

morales objetivos, su ausencia no descartaría la posibilidad de valores universales en tanto situaciones 

valoradas como buenas -o correctas, o justas- a lo largo de la historia de la humanidad. Y es que la idea 

de universalidad no implica un compromiso ontológico, puesto que “lo objetivo” refiere a la existencia 

independiente del sujeto; sin embargo, lo “universal” señala a la aceptación por parte de todos los 

sujetos (Alvaro, 2020). Por lo que, aun cuando se acepta la postura relativista sobre la inexistencia de 

valores objetivos, queda abierta la posibilidad de la existencia de valores universales en tanto valores 

comunes2 presentes en las diferentes comunidades. 

Este trabajo parte de la lectura de literatura relevante sobre la universalidad de valores y principios 

morales, a partir de la cual se emprendió una reflexión en la que se conceptualiza al ser humano como 

individuo conciente y esta última como posibilitadora de la moral. En esa línea, se distingue 

conceptualmente entre principios, valores y normas morales y, como propuesta original, se plantea que 

si hay un principio universal, este ha de ser el de la pervivencia del grupo. 

SER HUMANO COMO DUALIDAD, LA CONCIENCIA Y EL VALOR MORAL  

El ser humano, tal como sostiene Rafael Morla, puede ser concebido como una dualidad compuesta 

por materia y “conciencia de las cosas y sus interrelaciones; es así mismo, auto-conciencia de la propia 

existencia” (Morla, 2001, p. 80). Esta interpretación se puede asociar con la tradición filosófica 

medieval, donde se formuló como la dualidad alma-cuerpo, y ha perdurado hasta la actualidad en el 

debate contemporáneo como la relación mente-cerebro. 

Para Morla “no hay existencia humana sin conciencia” (Morla, 2001, p. 94). Es la conciencia del ser 

humano lo que lo mueve a un acercamiento tanto práctico como teórico de la realidad a partir de las 

categorías que posee y que se construye. La referida conciencia es uno de los principales elementos que 

se emplean para distinguir a los seres humanos de los demás seres que habitan el planeta.  

La conciencia del ser humano en el colectivo posibilita la existencia de la moral, puesto que “no 

nacemos sujetos morales, sino que adquirimos tal condición con el medio, y en relación con los demás 

congéneres” (Morla, 2001, p. 48). Es decir, la moral no es parte ontológica del ser humano en tanto 

individuo biológico. La moral es parte del ser humano en tanto sujeto conciente de sí y de su entorno, y 

resulta del contacto con un medio en el que habita el otro. 

 
2 Ver el trabajo Wang (2025) para una distinción entre los términos “valores universales” y “valores compartidos”.  

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125


 

4 
 

BÁEZ-VIZCAÍNO, KATHERINE 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

 

e-ISSN:  2960-7760 

En este punto es importante precisar que, de forma conciente o inconciente, los seres humanos 

valoran lo que existe en la naturaleza, valoran sus propias acciones y las acciones de los demás. Para 

filósofos como Mario Bunge (citado en Santana-Soriano, 2017, 2024), la escala de valoración de los 

individuos se transforma constantemente a partir de las necesidades biológicas y sociales del sujeto. 

La escala de valoración individual se construye a partir de la valoración de los sujetos que 

pertenecen a la comunidad3 con la que se tiene contacto, cuyo primer acercamiento suele ser en la 

infancia en el seno familiar, y se expande paulatinamente a los demás individuos de la comunidad. La 

interacción en el espacio social da lugar a la moral de la comunidad, aquellas normas que se reconocen 

como legítimas y en cuya construcción median las convergencias en la valoración de los individuos, las 

relaciones de poder subyacentes, la disponibilidad de medios materiales de la comunidad y otros 

factores relevantes en la interacción social.  

Tal como se puede deducir de los planteamientos previos, la moral es un concepto que da cuenta de 

una construcción colectiva y que sirve de referencia para orientar la conducta de los sujetos de una 

comunidad. Pues, “todo individuo, de una manera u otra, pertenece a una determinada clase, y refiere 

sus actos concretos a los intereses generales del grupo al cual está adscrito” (Morla, 2001, p. 103).  

SOBRE LOS PRINCIPIOS Y VALORES MORALES 

 La moral es un concepto que refiere al conjunto de normas explícitas o implícitas que orientan la 

actuación de los individuos en una comunidad. Esas normas son construidas en el devenir por una 

comunidad que valora los existentes, las acciones propias y las de los demás. 

A decir de Morla, un “valor moral [es] una relación social que brota de determinadas relaciones 

sociales de existencia. Tiene, por tanto, un carácter histórico, en el sentido de que no es un producto 

arbitrario de las personas, sino que se constituye y se toma conciencia de él, en la relación social que los 

humanos establecen entre sí, y con el propio mundo de objetos que les rodea.” (p. 47) 

 

3 El término comunidad es empleado en texto para referir a una agrupación de seres humanos que puede ser 

considerada como una sociedad menor incrustada en una más amplia. Esta distinción es necesaria puesto que el concepto de 

sociedad no está delimitado por extensión ni cantidad de individuos, de manera que se puede hablar de la sociedad humana, la 

sociedad occidental, la sociedad caribeña, la sociedad dominicana, la sociedad de profesores (a nivel global o sólo a lo interno 

de un país), etc. Así, cuando en este texto cuando se emplea el término comunidad se alude a la agrupación de individuos 

mínima que pueda ser considerada como sociedad, incluido una familia.  

 

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125


 

5 
 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

e-ISSN:  2960-7760 

En esta postura resultan relevantes los recursos dispuestos en la naturaleza, de lo cual se infiere 

que, de la variación en su disponibilidad y disposición, se puede esperar una variación en la valoración 

moral de unas comunidades en relación con otras. 

Es importante señalar que los valores no tienen existencia independiente de los sujetos ya que “no 

hay valores sino objetos valiosos” (Bunge, 1996, p. 39). Los valores consisten en relaciones que los seres 

humanos adjudican a las cosas, actos o ideas en relación con necesidades o deseos específicos (Bunge, 

1996). 

Los valores morales, por tanto, dan cuenta de una escala de valoración conciente o inconciente de 

los seres humanos –ya sea como individuos o como colectivo–, que se modifica continuamente y que se 

emplea para tomar decisiones sobre el accionar. La escala de valoración se construye a partir de las 

cómo los individuos y colectivos relacionan sus actuaciones con la satisfacción de las necesidades 

(biológicas o psicológicas, individuales o colectivas) y sirve para señalar las acciones que son deseadas 

por encima de otras. 

Si partimos de que la valoración es, en principio, individual y que las valoraciones de ciertos objetos 

y actuaciones se comparten entre los miembros de una comunidad, se puede emprender una reflexión 

dirigida a examinar la posibilidad de existencia de principios comunes de valoración independientes de 

las disposiciones de los medios materiales y el devenir histórico particular de cada comunidad, es decir, 

de la existencia de principios morales comunes. 

Un principio consiste en un punto de partida para la reflexión, construcción y modificación de un 

existente material o ficcional. Un principios ético, por tanto, consiste en un punto de partida para la 

reflexión para determinar lo que se considera bueno, justo o correcto. De forma similar, un principio 

moral consiste en un punto de partida para la construcción y modificación de normas en una 

comunidad. Como ya se ha señalalado, la construcción de normas morales depende de la valoración de 

los existentes de parte del colectivo, por lo que un principio moral consiste en un punto de partida para 

la valoración4 de los existentes pues son estas valoraciones las que delinean a las normas morales. 

Dicho de otro modo, los principios éticos mueven a la reflexión, mientras que los principios morales 

inciden en la valoración y orientan la acción. 

Si se parte del supuesto de que existen valoraciones comunes entre los sujetos, se justifica la 

búsqueda de principios comunes –o lo que es lo mismo, de principios morales universales–, que 

posibiliten valorar de forma similar los existentes, actos o ideas. Un principio moral universal se 

 
4 Para reflexionar sobre aspectos comunes de manera universal en lo tocante a la moral, conviene evitar el concepto de 

valor por su carácter individual y emplear en su lugar el de principio moral como posible origen colectivo de la valoración.  

 

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125


 

6 
 

BÁEZ-VIZCAÍNO, KATHERINE 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

 

e-ISSN:  2960-7760 

corresponde, por tanto, con un principio de valoración compartido por todas las comunidades 

humanas, es decir, consisten en puntos de partida que muevan a la valoración colectiva y la consecuente 

construcción de normas morales.   

En el pensamiento de Morla está presente la idea de la existencia de valores universales que, en 

correspondencia con la literatura reciente, consisten en la honestidad, solidaridad, verdad, respeto y 

otros más (ver Kinnler, Kernes y Dautheribes, 2000; Winkler, 2022; Onwuatuegwu, 2023). Aun si 

asumimos la existencia de valores morales universales, quedan abiertas las preguntas sobre, primero, 

cómo tener certeza de que ciertos valores deben ser deseados en todas las épocas de la civilización 

humana. Y, segundo, que esos valores son la honestidad, solidaridad, verdad, respeto.  

Por lo pronto centraremos nuestra atención en la posibilidad de la existencia de principios morales 

universales, para lo cual se emplea como punto de partida el concepto de progreso en el pensamiento de 

Morla. 

LA IDEA DE PROGRESO COMO POSIBILITADOR DE LA MORAL 

Para Morla, el ser humano es el único ser viviente que no puede vivir sin utopías. Las utopías 

constituyen el vínculo entre el presente y el futuro deseado; en palabras de Morla: “las utopías 

constituyen el medio a través del cual la humanidad expresa su anhelo permanente de progreso… entre 

el ser presente y el ser posible” (Morla, 2001, p. 89-90). 

A partir de los planteamientos que presenta Morla en su libro Modernidad, Postmodernidad y 

Valores (2001),  se deduce que, para este filósofo, la idea de progreso consiste en un ideal utópico que 

ha estado presente en todas las formas que ha tomado la sociedad a lo largo del desarrollo de la 

humanidad. Más aún, la idea de progreso en tanto ideal utópico mantiene unida a las comunidades. 

Al respecto, Morla sostiene que las utopías motivan el apego a los valores morales, pues el ser 

humano sólo puede mantener el interés por la práctica correcta del valor moral en función de un gran 

ideal, pues cuando el ser humano no tiene un ideal utópico, “entonces, las fronteras entre el bien y el 

mal… se tornan borrosas” (Morla, 2001, p. 95). Es decir, cuando no existen utopías, el ser humano 

carece de motivación para reprimir las acciones calificadas como negativas en su comunidad.  

En la misma línea, Julio Minaya sostiene que los valores morales funcionan como “una ‘incómoda 

camisa’ que sólo podemos sostener si cada acto concreto de nuestra conducta se refiere a un fin 

trascendente, ya sea la utopía social, el ideal de bien y de grandeza; así como la promesa de un ‘más 

allá’, después de la muerte” (Morla, 2001, p. 95-96).  

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125


 

7 
 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

e-ISSN:  2960-7760 

Si se aceptan como válidos los planteamientos previos, se puede aseverar que la idea de progreso 

que comparte una comunidad posibilita la definición y redefinición de normas morales ya que las 

normas morales sólo son posibles en un colectivo que se mantiene unido como comunidad.  

Siguiendo esta línea de reflexión de que la idea de progreso posibilita la moral, podríamos 

disponernos a la búsqueda de principios que no sólo posibiliten la moral sino que le den forma, es decir, 

disponernos a responder las preguntas sobre la posibilidad de la existencia de principios de valoración 

compartidos en la sociedad y todas las comunidades que la conforman.  

De forma concreta: ¿Es posible identificar principios compartidos entre las diferentes comunidades 

que den forma a la moral? ¿Puede ser este principio compartido el de dignidad humana? En las 

próximas líneas se dan algunos pasos para responder a estas preguntas. 

ENTRE LA DIGNIDAD Y LA PERVIVENCIA DEL GRUPO: UNA PROPUESTA 

DE PRINCIPIO MORAL UNIVERSAL 

El término “dignidad humana” se suele emplear para referirse al respeto por la vida humana sin 

necesidad de justificación más allá de la humanidad del individuo en referencia. En la actualidad se 

discute si la dignidad humana puede ser considerada como un  principio ético universal, es decir, como 

un punto de partida para la reflexión sobre la corrección de la acción moral. Si retomamos la idea de 

principio ético presentada en los apartados previos, se concluye que la dignidad puede ser propuesta 

como un principio ético en tanto puede motivar la reflexión para definir lo correcto, lo justo lo bueno, lo 

deseable.  

Aunque posiblemente se podría afirmar que la dignidad humana ha sido un acuerdo de la sociedad 

occidental moderna, no se puede sostener que ha sido un interés permanente en las sociedades 

humanas pasadas ni en la presente. Por lo anterior, aquellos que la postulan como principio universal 

enfrentan como uno de los principales contraargumento el hecho de que el respeto a la vida de los seres 

humanos por el hecho de serlo no está presente en la totalidad de comunidades, es decir, no se puede 

afirmar que la dignidad humana tenga aceptación universal. 

Al respecto, Silverio (2024b) sostiene que en algunas culturas localizadas en el Ártico y en la India, 

no es aceptada la idea de dignidad humana, y lo justifica a partir de situaciones concretas como  

aquellas en las que se ha normalizado el matar a una persona que se considera como una carga para el 

grupo –como un niño, un anciano– debido a la imposibilidad de alimentarlo o bien porque no puede 

aportar al colectivo. 

Si bien es cierto que, atendiendo a la comunidad en particular, la vida de ciertas personas no es 

respetada ya sea porque son considerados inferiores, porque no se consideran como parte de la 

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125


 

8 
 

BÁEZ-VIZCAÍNO, KATHERINE 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

 

e-ISSN:  2960-7760 

comunidad o por una razón distinta a las señaladas, la valoración de la permanencia del grupo  se 

mantiene a través del tiempo. Es decir, aunque no se puede sostener la idea de dignidad humana como 

universal, se puede postular la pervivencia5 del grupo como principio moral compartido por toda la 

humanidad en cualquier época. 

La pervivencia del grupo como principio moral se fundamenta en el instinto de supervivencia 

individual. El sujeto se hace conciente de que  aquellos formar parte de una comunidad aumenta sus 

posibilidades de supervivencia. Ahora bien, ¿por qué considerar la pervivencia del grupo como 

principio moral universal? 

Primero, porque todos los grupos que han llegado a nuestros días existen porque trabajaron como 

comunidad, de manera que aquellas comunidades en las que no se valoró la pervivencia del grupo, no 

han alcanzado nuestros días6. El interés en la pervivencia se convierte en uno de los principios que da 

forma a la escala de valores de cada comunidad humana. Por tanto, la moral como construcción cultural 

tendrá como principio implícito la pervivencia del grupo. 

Esta idea sobre la pervivencia como principio observable en la historia de los grupos humanos, 

además de proveer un fundamento para la universalidad de la moral, hace posible extender un puente 

entre lo ético y lo epistémico, puesto que la episteme –el conocimiento sobre el cual se fundamentan las 

relaciones de una comunidad dada y el tipo de saberes que valoran– constituye un factor clave en la 

pervivencia del grupo. Este puente conecta y hace posible una línea de reflexión acerca de la dimensión 

epistémica de la ética o lo que en la literatura se trabaja bajo el rótulo “injusticia epistémica” (ver Baez-

Vizcaino, 2023a, 2023b, 2024a, 2024b, 2024c; Baez-Vizcaino y Santana-Soriano, 2024). Esto tiene 

valor, tanto para la reflexión como para el propio grupo, por el hecho de que es precisamente la 

episteme de cada grupo lo que les ha permitido pervivir con las características, saberes y relaciones que 

mantiene en la actualidad o en el momento en que se les mire. 

Por lo anterior, ha de considerarse un acto de agresión epistémica o injusticia epistémica la 

injerencia epistémica, es decir, la acción mediante la cual un individuo o grupo desvaloriza o descalifica 

un grupo social o sus productos epistémicos por el hecho de que no coincide con los que aquel considera 

valiosos. 

Volviendo a la idea de la dignidad humana y los contraejemplos propuestos en el texto de Silverio 

(2024b), en la cultura inuit se le da muerte a un anciano porque no puede aportar a la subsistencia del 

hogar; cuando un hombre de la India mata a alguna de sus hijas por la incapacidad de alimentar a toda 

 
5 En este trabajo se emplea el término pervivencia para hacer referencia a la continuidad de los grupos en tanto comunidades 

con una historia compartida y prácticas culturales específicas. Se distingue de supervivencia, término que se emplea aquí para 
señalar el mantenimiento de la vida desde una perspectiva biológica. 
6 Una idea afín es expuesta por Silverio (2024a), quien plantea que se requiere de voluntad para mantener viva una comunidad 
pues, de lo contrario, queda desplazada por invasores. 

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125


 

9 
 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

e-ISSN:  2960-7760 

la familia está protegiendo, de alguna forma, la supervivencia del grupo familiar, la mayoría y, en última 

instancia, de la especie. Aunque siempre queda abierta la posibilidad de que un individuo, en lugar de 

tener como objetivo la pervivencia del colectivo, esté protegiendo la supervivencia propia. La 

supervivencia de los individuos posibilita la pervivencia del grupo.  

La pervivencia del grupo necesita del respeto de la vida de los individuos del colectivo, pues de otro 

modo fracasaría la pretensión de pervivencia del grupo. Por lo anterior, una consecuencia del principio 

de pervivencia es el respeto a la vida del otro. El respeto a la vida del otro no debe confundirse con el 

concepto de dignidad humana puesto que el respeto a la vida del “otro” como principio moral es distinto 

al hecho de respetar la vida de todo ser humano en tanto ser humano. Se refiere a respetar la vida del 

ser humano que se reconoce como “otro”7. 

En una comunidad particular, disponer de la vida de un individuo estará acorde con sus normas 

morales cuando el individuo no sea considerado como “otro” –por pertenecer, por ejemplo, a otra 

comunidad, por representar menor valor frente a la comunidad en referencia o por cualquier otra 

justificación que sea coherente con la moral del grupo–. Ahora bien, cuando un individuo es 

considerado como otro dentro de la comunidad, se  tenderá a conservar su vida, salvo excepciones en 

condiciones en que la vida de un individuo en particular atente contra la pervivencia del grupo –por 

ejemplo, cuando se considera que un individuo ha cometido una falta grave de cara a los principios 

morales que rigen esa comunidad particular podría ser castigado con la pena de muerte–. 

El reconocimiento del otro es, por tanto, un principio necesario para la existencia de la sociedad. Sin 

la existencia de este acuerdo –el respeto a la vida del otro– sólo existiría el salvajismo.  

La moral sólo es posible en la comunidad y se construye en la interacción con el otro.  En esa 

interacción se forman grupos y se crean normas para lograr fines comunes como la pervivencia del 

grupo que, en última instancia, propicia la supervivencia individual. En este sentido, es la pervivencia 

del grupo la que ha sido valorada en todas las comunidades humanas, independientemente de su época 

o cultura y, este principio ha orientado sus normas morales. 

 
7 El “otro” se concibe aquí como un individuo potencialmente igual dentro de la comunidad o con un valor similar al propio. 

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125


 

10 
 

BÁEZ-VIZCAÍNO, KATHERINE 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

 

e-ISSN:  2960-7760 

REFERENCIAS 

Alvaro, C. (2020). The incoherence of moral relativism. Cultura, 17(1), 19–38. Peter Lang Academic 

Publishing Group. https://doi.org/10.3726/CUL012020.0002 

Apel, K.-O. (1973). La transformación de la filosofía. Tomo I: Análisis del lenguaje, semiótica y 

hermenéutica. Taurus. 

Baez-Vizcaino, K. (2023a). From theory to practice: a taxonomic approach to epistemic injustice in 

education. Proceedings of the 2023 Academy of Latin American Business and Sustainability 

Studies (ALBUS), Santo Domingo, Dominican Republic. ALBUS. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.10155340  

Baez-Vizcaino, K.(2023b). Velos en el paisaje del conocimiento: el trato desigual en el reconocimiento, 

acceso y comunicación del conocimiento como manifestaciones de la injusticia epistémica. La 

Barca de Teseo, 1(1), 35-46. https://doi.org/10.61780/bdet.v1i1.3 

Baez-Vizcaino, K. (2024a). Exploring Epistemic Injustice: A Bibliometric Analysis of Academic 

Production and Its Evolution. Publishing Research Quarterly, 40, 11–29. 

https://doi.org/10.1007/s12109-023-09972-y 

Baez-Vizcaino, K. (2024b). Revisión bibliométrica de la injusticia epistémica en la educación a través de 

WoS y Scopus. Revista científica en ciencias sociales, 6, e601108. 

https://doi.org/10.53732/rccsociales/e601108  

Baez-Vizcaino, K. (2024c). Rompiendo barreras: claves para identificar y abordar la injusticia 

epistémica en la educación. 4.º Congreso Caribeño de Investigación Educativa, 4, 145-152. 

https://zenodo.org/records/11617139  

Baez-Vizcaino, K., & Santana-Soriano, E. (2024). Pre-transaccional, transaccional y post-transaccional: 

categorías para reconocer la injusticia epistémica. Ciencia Y Sociedad, 49(3), 9–32. 

https://doi.org/10.22206/ciso.2024.v49i3.3235 

Balázs, F. (2015). Principles or values? En F. Hörcher, B. Mester y Z. Turgonyi (Eds.), Is a universal 

morality possible? (pp. 37–52). Institute of Philosophy, Research Centre for the Humanities, 

Hungarian Academy of Sciences. 

Bunge, M. (1996). Ética, ciencia y técnica. Buenos Aires, Argentina: Sudamericana. 

Camps, V. (2013). Breve historia de la ética. RBA Libros. 

Cassirer, E. (1948). Kant, vida y doctrina. Fondo de Cultura Económica. 

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125
https://doi.org/10.3726/CUL012020.0002
https://doi.org/10.61780/bdet.v1i1.3
https://doi.org/10.1007/s12109-023-09972-y
https://doi.org/10.53732/rccsociales/e601108
https://zenodo.org/records/11617139
https://doi.org/10.22206/ciso.2024.v49i3.3235


 

11 
 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

La pervivencia del grupo como principio moral universal 

 

 

2025 | La Barca de Teseo, 3 (1), pp. 1-11 

www.labarcadeteseo.org, https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125 

e-ISSN:  2960-7760 

Kant, I. (2012). Fundamentación para una metafísica de las costumbres (Obra original publicada en 

1785). Alianza Editorial. 

Lang, A. F. Jr. (2020). Constructing universal values? A practical approach. Ethics & International 

Affairs, 34(3), 267–277. https://doi.org/10.1017/S0892679420000453 

Mackie, J. L. (1977). Ethics: Inventing right and wrong. Penguin Books. 

Morla, R. (2001a). Modernidad, posmodernidad y valores. Editorial Valdez. 

Obioha, E. C. (2020). A philosophical review on ethical relativism. Owerri Journal of Philosophy and 

Political Affairs, 74–81. 

https://www.acjol.org/index.php/owijoppa/article/download/833/822 

Santana-Soriano, E. (2017). Ensayos filosóficos: Reflexiones epistemológicas, ontológicas y éticas. 

Lulu. 

Santana-Soriano, E. (2024). Inteligencia artificial, cibermundo y educación: Reflexiones ontológicas, 

epistemológicas y éticas desde una perspectiva sistémico-materialista (Tesis doctoral, 

Universidad del País Vasco). España. 

https://www.academia.edu/143263821/Inteligencia_artificial_cibermundo_y_educaci%C3%

B3n_reflexiones_ontol%C3%B3gicas_epistemol%C3%B3gicas_y_%C3%A9ticas_desde_una_

perspectiva_sist%C3%A9mico_materialista  

Silverio, E. (2023). El problema de la elección moral. Editora Generatio Nova. 

Silverio, E. (2024a). Condiciones mínimas, necesarias, para que una acción tenga valor moral. 

https://eulogiosilverio.com/condiciones-minimas-necesarias-para-que-una-accion-tenga-

valor-moral/ 

Silverio, E. (2024b). Capítulo III: ¿Cómo se construye la conciencia moral? 

https://eulogiosilverio.com/capitulo-iii-como-se-construye-la-conciencia-moral/ 

Wang, Y., Liu, W., & Li, P. (2025). The critique and transcendence of universal values through the 

humanity’s common values: A theoretical investigation on Marx’s thought on personal 

freedom. Trans/Form/Ação: Unesp Journal of Philosophy, 48(3), e025036. 

https://doi.org/10.1590/0101-3173.2025.v48n3.p-e025036 

Wong, D. B. (2006). Natural moralities: A defense of pluralistic relativism. Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/0195305396.001.0001 

Wood, A. W. (2013). Kant, Immanuel. En H. LaFollette (Ed.), The International Encyclopedia of Ethics 

(pp. 2595–2607). Wiley-Blackwell. https://doi.org/10.1002/9781444367072.wbiee293 

https://doi.org/10.61780/bdet.v3i1.125
https://doi.org/10.1017/S0892679420000453
https://www.acjol.org/index.php/owijoppa/article/download/833/822
https://www.academia.edu/143263821/Inteligencia_artificial_cibermundo_y_educaci%C3%B3n_reflexiones_ontol%C3%B3gicas_epistemol%C3%B3gicas_y_%C3%A9ticas_desde_una_perspectiva_sist%C3%A9mico_materialista
https://www.academia.edu/143263821/Inteligencia_artificial_cibermundo_y_educaci%C3%B3n_reflexiones_ontol%C3%B3gicas_epistemol%C3%B3gicas_y_%C3%A9ticas_desde_una_perspectiva_sist%C3%A9mico_materialista
https://www.academia.edu/143263821/Inteligencia_artificial_cibermundo_y_educaci%C3%B3n_reflexiones_ontol%C3%B3gicas_epistemol%C3%B3gicas_y_%C3%A9ticas_desde_una_perspectiva_sist%C3%A9mico_materialista
https://eulogiosilverio.com/condiciones-minimas-necesarias-para-que-una-accion-tenga-valor-moral/
https://eulogiosilverio.com/condiciones-minimas-necesarias-para-que-una-accion-tenga-valor-moral/
https://eulogiosilverio.com/capitulo-iii-como-se-construye-la-conciencia-moral/
https://doi.org/10.1590/0101-3173.2025.v48n3.p-e025036
https://doi.org/10.1093/0195305396.001.0001
https://doi.org/10.1002/9781444367072.wbiee293

